
2 1 G 9 9 '̂  
РОССЙЙКШ УНКВЕГСИТЗТ ДЕгаВЫ МРОЙОВ 

'" ' ' " • " Т)РДЗНА ДЕ/ВШ НАРОДОВ 

На щхшак рукописи 

дадДАЛЛА ЖРАГШ АЙЯД 

ТЕЧЕНИЯ В тШЖ: ПИИИШ ВОЗНЙКНОВЕНШ 
И РОЛЬ В ОБЩЗСТЕЕШЮ-ГОЛИТИЧЁСЮЗЙ ДЙЗНИ 

АРЖ!КОГО ХАЛИФАТА 

KO7,0O,0S ~ Бсаойшая истоггая 

А В Т О Р Е . © S P A T 

длосертацки на соксяаниа ученой степени 
нандилата исторических яауа 

М о с к а а 1 9 9 2 



1?абста выполнена на ка$едре всеобщей историй 
Российского университета дружбы народов 

Научный руководитель - член-корреспондент Акадеши 
естественных науа Российской 
федерациир д.и.н,» проф. 
ПУЧКОВ П.И. 

Официальные оппоненты - доктор исторических наук, 
ЛЕВИН З.И. 

- данд>]дат историческ1.х науКе и.о. 
доцентаМАиШСОБСКИЙ А.К. 

Ведущая организация - институт стран АЗИИ И Африки 
при МГУ 

Защите диссертации состоится "17" сентября 1992 годе в 14 ч.ЗО м. 
в ауд. 442 нз заседании спешализированного совета К 053.22.25 
3 Российском университете дружбы народов оо адресу: I I7I98, 
Москва, ул. Миклухо-№?клая^ д . 6. 

С диссертацией можно ознакомиться в научно? библиотеке 
5осси{^ского университете дружбы нвpoдcJ. 

Автореферат разоолан " " августа 19Э2 г . 

Ученый секретарь 
специализированного соьета 
кандидат исторических HfyK, 

доцент Н.С.ЕЛМАНОВА 



••.,-•; I. •,-.;-. ;.;,^^9^ЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 

Религия заншлает исключительно важное место в полити~ 
[0СКОЙ, социальной и культурной ш-эни развивакжщхся стран. 

Особенно велика роль религии в странах Арабского Восто-
;а, где она глубоко внедрилась в быт, семейные отношения и 
;ультуру, определяет правовые норш. Следует также погднить» 
[ТО распространенный здесь исла-м не только вероисповедание -
'ТО широкая гяировоззренческая система, компонентамл которой 
:вляются фоософия, идеологзта и право. 

В настоящее время почти повсюду отмечается определен-
ая "политизация" исла>,1а: в общественном сачосознакгах мусуль-
1ан все большее место заншлают социально-полит>гческив пред-
;тавленш. Повысился интерес к тем ислаг'Лскж! полонешим, ко-
орые вошли как составляюгцие в различные доктрины "третьего 
ути развития", - понятию о равенстве и неравенстве, власти, 
редставленкям о труде, справедливости, нации к т.д. 

Очень большое внимание уделяется раннему исламу, кото-
ый Б большинство работ 1лусульманских исследователей рассма-
ривается как реллгиозко-политическое движение, поставившее 
всей целью достинение равенства и справв;и1ИЕостн. 

В связи со сказанным особый научный л практический ин-
ерес представляет проблема nponcxoHfleHiM и эволюции этой 
алипш, появления в ней различных течений и сект. 
ТИМ во многом определяется и а1^туа1ьност;ь ?13бранной н̂ '.та те-' 
а,, тем более, что в арабских странах довольно широкое распро-
транение получила концапши построения общества на религиоэ-
ых началах. 

В диссертации рассматриваются три направления в ислагле? 
унйизм,шиизм и хариджизм. В этой связи хочется Обратить вни-
аниа иа такую актуальную проблему в современной истории стран 
усулы^нского Востока, как роль духсванства в социально-шли-
ической структуре восточных об[даств. Речь идет в первую оче-
вдь о шиитском духовенстве, которое з большинстве случаев на-
одится в оппозиции к сушествуючим реяимам и не участвует в 
правлении государством. Но духовенство это в ряде стран пре-
ендовало и претендует на руководство светской властью, ссн-
аясь на шиитскую доктрину о незаконном и временном характе-



ре любой светской.власти до пришествия "скрытого ачама и тре 
буя соединения в своих руках светской и религиозной власти. 

Ддя правильного поиулгавуя этих процессов весьма важно 
проследить историю возникновения религиозных движений, их 
эволюцию на протяжении веков. 

Цель и задачи диссертащгл. Основная цель нашего исслед 
ваяия - объяснить причины появления в раннем исламе течений 
сект, определить их роль в обшественно-политичвской.жизни ха 
фата и дать их сравнительную характеристику. В соответствии 
такой целью были поставлены следующие конкретные задачи: 

- проанализировать религиозную ситуащш на доглусульшн-
ском Арабском Востоке для того, чтобы можно было лучше понят] 
не только особенности вероучения ислама как едашого целого, i 
и специфику доктрин его отдельных течений; 

- определить исторические, социальные и культурные ус­
ловия появления течении в ислшле; 

- выявить сходства и различия мевду течениями и секта­
ми ислама; 

- детально исследовать синкретический характер так на­
зываемых "крайних сект"; 

- показать относительную однородность ислама как едино!; 
религии (в сравнении с такиг.и шфовыми религиями, как христи­
анство и буддизм). 

Научная нок^зна .работц заключается, во-первых, в исполь 
зованки при исследованга! течений ислшла историко-философско­
го, а но теологического (как это свойственно большинству исла 
моведов) подхода, во-вторых, в акценте на сравнительную хара­
ктеристику течений ислама и выявление их сходств и различий, 
в-тратьих, в обращении особого внимания на детерминированност 
'. специфики различных течений и сект теми историческими, со­
циальными и культурными условиями, в которых они возникли, в-
четвертых, в своеобразии материала, на котором базируется ис­
следование. ' 

Пра1;̂ гтбс1̂ ЗД. 3_Hâ iP̂ P-g-TA дцссеотрпии состоит в возмояно-
сти использования ее основных положений и выводов цри чтении 
вазовских курсов по истории религий, религиоведению, истории 
стран мусульманского Востока. 

Истохвдуи ц йстордог̂ тза̂ И̂Я' Основным источником по исто­
рии раннего ислама является, конечно, Кораа, которыЁ считает-



л собранием божественных откровений, нисгосланных пророку 
[ухаммеду. Это очень богатое и сложное по структуре истори-
[acw.oe и литературное произведение, создавалось в основном в 
П р„ Согласно {лусульманскому преданию, Коран в дошелаюм дс 
|яс звде оыл составлан в правление халифа Оск5ана (644-656 гг.). 

Вторым источником следует признать Житие посланника 
ллаха (•̂'•1 dj,—'^ « ^ г — ) , написанное во второй половине 
Ш 3- модинцам Ибн Исханом и дошедшее до нас в обработке вы­
дающегося филолога X в. Ибн Хишама. 

Ценный материал по истории ислама дает сунна - сбораид 
•ядисов (букв, "известий", "рассказов"), в которых эафиксиро-
'аны поступки и внсказывания пророка Мухаммеда. Большинство 
адисов отражают реальную жизнь ранпаглусульманской общивы и 
озэренкя ее членов. В работе использовано также шиитское 
редание - ахбар. 

В качестве своеобразных источников шжно рассматривать 
работы ряда историков и писателей средневековья, например 

руд ат-Табари (утл.в 923 г») "История' пророков и царей"„ где 
мается богатый штериал по истории арабов и Е О З Н И К П О В Э Н Ш ) 
слагла„ 

Наряду с ЗТИШ1 источника?Л1 следует отметить хронику Ибн 
Л7о-Асира "Полный свод истории", работу аль-Багдади ''Раэличия 
еаду сектами в исламе", книгу "Шиитские секты", автором кото^ 
ой является аль-Нубахти, по pejuirHOSHofl принадлахнссти шш.г. 

Особое место среди средневековых источников заиилает 
уидатленталькяя работа богослопа-законоведа аЕ>41]ахрастани, 
осБЯ1аоннчя исторйу рблигиозяых сект ц философских паправле-
ий в исламао 

Одншл из интерескай2Ц1Х источников, использованных в 
иссертации, Я Е Л Я З ' С Я памятник . исторако-эгагческого 
Еорчества арабов "Айям оль-Араб'* ("Дни арабов"), прадстав-
шоишй собой собрание легенд и преданш': .кочевых племен в до-
оламской Аравии. Правда» имаютоя очень сольшие основания со-
наваться в подлинности многих собыпп!, описанных в "Айям 
яь-Лраб", и относиться к этому произведению как к нсто^ичас-
эму источнику нужно с большой осторокностью. 

Сопрамень'но работы по ucTopini ислама и его направлений 
ногочисленны. Среди них следует отметить работу Махмуда Ис-
зила "Тай;шв движьлия в У1сла}лв'\ котор^^я посвящен.- харидхи-

3) 



чем, мутазилитам и кар.'латам. Несмотря на то, что автор пытает­
ся рассмотреть перечисленные выше движения с позиций современ­
ности, его религиозно-политическая ориентация мешает oisy объек­
тивно исследовать процесс станоа".ения этих тэченшс-

Серьезное впечатление производит написанная в 70-х годах 
и принадлежащая перу известного философа Хусейна Ыруве моно­
графия "Материалистические тенденции в арабо-мусуль.«лакскоЙ фи­
лософии", посЕященнал главным образом теологии иcлa^^a и неко­
торым его философским школа1л. 

Некоторые' арабские исследователи рассштривают упомяну­
тые выше "еретические" течения в исламе лишь в негативном 
Елане, считая, что они ол1Щвтвсряют собой "неудачную историю 
мусульманского мира". Особанкс отрнидтельно характеризуются 
исмаилиты, которые в работе аль-Хадж 1/1устафы "Некоторые идей­
ные ДВ1ЕС0НКЯ в ислама'' называются течением, не имегашил'. к ис­
ламу никакого относакияо 

3 диссартацГ'Ш бшги также широко использованы труды из­
вестных западных исламоведов, среди которых следует выделить 
таких авторов, как "[.до Гуэ, Б.Льюис, Ю.Велльхаузен, И.Гольд-
циэр. Большинство из них неодно1фат:-1о бывали в арабских стра­
нах и сумел!: найти в крупных библиотеках Арабского Востока 
редкие исторические источники и оригинальные рукописи. 

Из европейских биографий Муха-ммеда, появившихся в нашем 
столетии, заслуживают вниглания две книги английского ориента­
листа Монтгомери Уотта '"'ухаг.шед в Мекке" и '"Лг^ашАвл в Меди­
не". Они содержат весьма богатый материале поданный нз толь­
ко в хронолог1:ческой последовательности, но и систе.латизиро-
ванный по отдельным проблемам. 

Крупный немецкий исследователь Ю.Зелльхаузен написал 
монографию "Арэбскпе государство к его падение". Эта работа 
считается класс!ИьсКЕм трудом по истерии Оыейядского халифата, 
Однако некоторые выводы Ю.Велльхауэека, на наш взгляд, несо­
стоятельны. Например,трудно согласиться с его аргументами в 
пользу того, что иудаизм оказал особенно большое влияние на 
возникноввниз шиизма, 

В российской исторической науке тояе имеется ряд содер­
жательных работ по истории ислама, в-которых дается оценка 
роли этой религии в общественно-политической жизни стран му-



сулы/ннского Востока в разные ксторкческке периоды. Это тру­
ды 3,В.Бартольда, Е.А^Беляева, Е.Э.Бертельса, И.Ю.Крачково-
иого, И.П.Петрушевского и др, 

Особо следует выделить работы известного востоковеда-
арабиста Е,А.Беляева. Наиболее гатересны его труды, в кото­
рых расслатривагатся генезис исла /̂л л его роль в формировании 
арабского государства. Опредвленнуго ценность представляет н 
Зрошюра Е.А.Бвляева "Мусульгланское сектантство" хотя сведе­
ния, сообщаег.ше в ней, к со;гален11Ю, суп̂ шком лапкдаркы-

3 книге П.П.Петрулевского "Ислам в Кране в УП-Л»' вв." 
наибольшее впечатление пропзвод:1Т глава, посвященная исмаи-
Ш131>г/. Автор достаточно подробно излагает ncTopira этого ре-
нигиозного течения, дается также анализ вероучения исл"лили-
гов, проводится параллель меаду исглаилизком и карматскшл дви­
жением. 

Апррбахри диссвртациИо Основные положения и выводы 
Е'.ссертации докладывались на научно-теоретических конфэрен-
jjiHX юлоднх ученых Российского университета дружбы народов 
3 I99I-I992 гг. 

G.TPyî Typa работы> Работа построена по цроблемно-хроно-' 
югичесйоглу принципу, состоит из введенил, двух глав, заклю-
гения и библиографии. 

С0ДЕЕ1ШКЕ РАБОте 

Во введении обосновывается актуальность темы, показы-
1аются 96 научная новизна и лракт1гчеслая значилхзсть, опреде-
жэтся цель к задачи диссертации, характеризуются источники. 

В .nepBOt* рлаве, "Возникновение кслаш" кратно раос.матри-
заются предпосылки ЕОЗНИКНСЕЭНИЧ ислаш, анализируется ста-
гень влияния на ислагл распространенных до него в регионе ре-
[игиозшх верований. 

До появления ислама основной формой религии в аравийс-
;ом обществе было язычество. Оно восходит к весы/а древним 
:стокам истории арабов. Языческие верования были,, например, 
аспространекы в период становления сабейского царства в 
вмечэ (ТШ в, до н .э . ) . 

а более поздние годы язычество в своих различных видах 
родоляало преобладг;гь в Аравии вплоть до появления ислали. 



Хотя язычество к йыло в У1 в. и в начале УП в. наиболее замет­
ной формой религии на Аравийслом полуострове, значительную 
роль в ряде его районов играли также иудаизм и христианство. 
Видимо, первоначально эти две ̂ )eлигии проникли в Аравию через 
племена^ населявшие северо-западные районы полуострова, сосед­
ние с Сирией и Палбстинпй, где среди яителей также имелись ара­
бы. 

Р^даизм и христианство боролись между собой а этой части 
Аравийского полуострова, движимые политическими интересами. 
Однако это лишь одна сторона иудакстсйого и христианского при­
сутствия в доисламской Ах^аик^ 

Здесь был еще один ьахный аспект, сЕяаанный с религиоз­
ным мышлением. Распространение этих религий стало фактором, 
способствовавшим изменению религиозного сознания в направле­
нии абстрактного взгляда на проблему бытия - в цротивовес на­
ивно-чувственному взгляду язычества, Блах'одаря ̂ yштвльнo^лy со­
существованию языческих и иудаистско-христианских гфвдставло-
ний о бытии меаду ними, естественно, уста);овклось определен­
ное взаимодействие,- Разгорелись споры вокруг вопросов творения, 
теологии, природы богов, Длительшй контакт с последователями 
иудаизма и христианства и связанное с этшд брожение привели к 
появлению а языческом обществе группы людей, занимающих осо-
буя позицию в отношенш! всех етих вопросов бытия - позицию ни 
языческую,, ни иудаистскую, ни христианскую, а совершенно свое­
образную, основанную на созерцательном ввдании. Такая группа 
возникла на последнем этапе доиатамской эпохи, Б ее состав во­
шли люди, известные в джахилийсиом (доисламском) обществе как 
"мудрецы". Они отличались тем, что выступали против идолопок­
лонства и многобожия и щюповедовали ^еру в единого Бога,• 
однако их щценив бога было несколько иным, чем у иудаистов 
и христиан. Этих людей арабы называли "ханифамн". 

В параграфе второ;.'. главы I расс&!агриваются ислшлокий мо­
нотеизм и его особенности, а также образование халифата и по­
явление религиозных течений в исламе. В данной диссертации 
нас в первую очередь интересует не религиозно-доктринальная 
сущнооть единобожм, а его социальный аспект. Если хакп^ от­
разили этот социальный аспект слишком общо, то это пронзош.1о 
потому, что их учение появилось на том этапе, когда |]̂ кторы 
разложения племенной систг-ги; асе еще находились в зарпдышовом 



состоянии. Ко времени яа появления иолаул распад этой сксте-
мь: стал назревшей исторической необходилюстьго. 

Разп;олзнность аравийских арабов на отдельные„ неэави-
сш/ые друг от друта племена стала серьезной преградой на пути 
реалкЕации практических задач развития. Следовательно, зту 
преграду нуяно было устранить. Иначе говоря, кзобходхмо было 
"присутствие" монотеистической систеш как объединяющего на­
чала „ 

Необходимость такой систеш автор видит в двух фуккщих; 
зо~перЕых, иа:-! объэдиняющшз: млтеркаяьная сила, а во-вторых, 
как принш1пиальная объедкнязощая идея на уровне созная^к» С 
зтзаш дзуг.м функшмми успешно справился ислам. Он был однов-
рембйно и латвриальной Giuioi'i, своего рода институтом, и прин­
ципом „ идеей :-:а уровне сознания^ Таким был CMJJCJ: i•лoкoтeиз̂ "ii 
е точнк зренвд социального аспекта^ скрытого за непосредствен­
но рв;цгл:озным оодержшиеМо 

Зтот социальны;! аспект одкноболслк Мухаммед открыто выя­
вил Б тексте первого разработанного lu.i политического домуг1еЕ-
та, ооставлекного после переезда э ^'едину, Б котором провоз­
глашались .ярлнцкпь! плана cossHircecKiix взаш/оотношзни!! медду 
различнылет группировками города, одной из которых стали >лу-
оульмана. Этот документ при̂ ч-чл форму книги. 

3 целом Mo;s!i'Q сказать^ что времл появления ис-^ама было 
временем окицанм взрыва пламенной систег.Шо Иными слова\а1, 
[.'аэрело поязлгккб оба^ества, обладаюа'.ого качостзанно коЕН1.га 
шрактзристккаглк с точки зрения социальной структуры к соци­
альных институтов. Такса общество появилось на следующем эта-
10, а стадия его вызревакгл ксторичесви совпала с началом ис-
laMCKoro призыва. 

В зток параграфе показывается Taitse состсяпяе мусульмаи-
jKoro общества после смзрти Цухшдаэда. Как только объязилк о 
;м8ртк пророка, вспыхнула борьба за власть. Послодоватолн Му-
йМ1<1еда разделились на две 1фотивоборству?ощи0 группировки, 
(Зйдая из которых стремгаась сделать своего лрадотавиталя яа -
шфом (то есть наместником, дреемннком, пророка), tsto ПОЗЕОЛЯ-
[0 сосредоточить в своих руках реальную власть, 

Проблема наследования поста хаякфа породила еще одну 
юкфликтную сптуацкр:, связанную с истолкованием самого тершиа 
халифат": является ля он бояоствонным правом, а пост халцфа, 



соответственно „ •=• чисто божестЕвнккы постом, как пост само­
го пророка у мусульман? 

Хотя борьба за власть в халпйяте отражала соперничест­
во разл11чных социальных и племенных грухш, ее форма была всег­
да религиозной. Аргументы каждой из сторон тояе носили рели­
гиозный характер,однайсПС своей сути и содоржанко речь шла о 
социально-политических и племенных противоречиях. 

Е«ть очень много свидетельств того, что миенно вта ре­
лигиозная по форма борьба различных группировок арабского об­
щества привела к появлению религиозных течений и сект в 
исламе. 

Вторая глава посвящена подробной характеристике течений 
в исламе, котодае возникли и получили развитие в рассматривае­
мый период. Имеются в заду суннизм как официальная доктр1ша 
ислагла, шиизм как доктрина оппозиционная-и харидажзм как аль­
тернатива обоим этим течениям. 

В первом параграфе, посвященном суннизму, прежде всего 
объясняется этимология арабского слова "сунна", которое озна­
чает "путь", "способ", Е богословском же смысле под "сунной" 
подразугювают то^ что осталось после пророка из высказываний, 
действий, решений, нравственных или моральных качеств и обра­
за жизнио 

Сунна считается эторым после Корана источником законо­
дательства в, исламе. Отмечается^ что Б самом Коране есть ая-
ты, освящающ11е законодательную роль сунны.и обязывающие щ-
сульман соблюдать ее. И асо же сунна по своему значению вне 
всякого сомнения уступав?:' Корану, в KOI-OPOM изложены все ос­
новные догматы :1слш/й. 

Далее расслатривается проблогла рационализма в суннит­
ском иачаме, признавшем рациональные аргугленты как метод до­
казательства пстикности религиозных догматов. 

Далее в диссертации pacc^aтpивaвтcя появление групш 
суннитских богословов-законоведов (аль-Харис ибн Асад аль-^Ла-
хасибк к др,)с которые считали возможным использовать рацио­
нальные доводы для доказательства истинности религии. Правда, 
попыткам этшл недоставало методологической базы, вследствие 
чего они не принесли результатов и даже вызвали возмущение 
известного богослова Ахмеда ибн Ханбала. Он осудил эти попыт­
ки и,осшшясъ на Коран и сунну, говорил о недопустимости спо-

8 



в и обсуадокпя, 
Аль-АшарПс будучи вначале ханбалитом^ выступил с раз-

а критикой рациональных доказательств, отстаивая идеи "тас-
л̂a" (безоговорочного приняпк догматов вяр.ч) и "таклида" 
ризнания авторитета ученух-богословов в разработке частных 
просоз фикха - мусульманского права). Однако со временем он 
кзнал возможность использования рациональных доказательств 
к подтверадения религиозных догштоа. Многочисленные учени-
аль-Ашари расширили его у^юниео Появилась богоо-товская 
ола, получившая название айаритской. 

Завоевав значительный престик в г.усуль!;лнско1.« мире, а'иа-
тская школа со свошл рационалистический подходом f; дог;.:ш.'. 
е яо 1тоодслкала встречать активное протиЕодолствие со с":ор&-
части суннитов, прежде всего ханбалитоз. 

В данном параграфе дкссартащгл освещается также разл:и-
е понт.яние богословами "калама" - тоолопгчаской дисц::пли:-Шз 
эщей догматш.1 кслаг.а рационалистическое истолкование. Бада-
t,M калаг.'л считались идейная борьба с противниками, а такяв 
ционалисткческое обоснозаниэ истинности догматов заро^^эния 
том Еидо, в каком ояк признавались первыми ыусульманагш и 
ннпта1.1и. 

Однако метод калама сравнительно недолго аьл-раятл свою 
игпнальность.:После того, Kai< з мусулылзкском богословии по-
л:сь такие млслители, как ар-Рази и аль-Газали, методика 
уки ка/1ама протерпела серьезные изменения. Наступил новый 
ап в •-•гстории суннитского калама, когда богословы начали изу-
ть арйстг>т9льсК710 логику., 

TaK'LV образом,логика, которая вначале была полностью от­
огнута к которую резко критиковали такие нслшлояие группи-
Бкк, как ашариты, мутазилиты, ШЕГТЫ И т.д., считая, что она 
ла смешана у Аристотеля о философией, противоречашей осно-
м исламского 35роучо.̂ Я'Л̂  получила в конце концов право ка 
щостзованйЬе Богословы -стали изучать философские книги, в 
зультате чв1'0 фкюсофкя и калатл у них как бы объ'едипились 
одно целое. 

При характеристике суннизма неизбожно встает вопрос о 
о соотношении с д^уггага нашавлекиямк ислама. Д&ло в том, 
о, говоря о разл1гчных напранлепиях глусульманской религии, 
вдует очень осторолуо применять такиа пон:;тия, как "орто-



доксия'" к "ераой'. Хотя обычно основким ортодоксальным направ 
лелпом ислама признается суннизм, это в первую очередь С Е Я З & 
но К8 с порвородстзом данного направления, а с его численным 
преобладанием среди г.1усульшн. Поэтому квалификация двух дру­
гих иатамских направлений как еретических является БОСЫМИ 
спорной. Все эти три направления ислама, не только считали се­
бя ортодоксальными, но и вадвигали претензии на власть в ха­
лифате, причем ПРИНЦИПУ организации власти были у суннитов, 
ииктов п хар>щкитоЕ ввсь>ла различными, 

Несмотря на спорность проблемы ортодоксальности, сунни-
тн провозгласили сейя последователяш! "первой веры", людьми 
истины, стали смотреть на Ш:ШТОЕ К харидтатов как на заблуд­
ших людей, отошедЕих от истины. Однако общепризнанных крите­
риев в определении чистоты верк не существовало, что юзЕоля-
ло другиг-; лусульклиам легко одрсворгать доводы суннитов. 

По сравнению с другими 1;аправлвниямн исла^/а, и преаде 
асаго с шиизмом, суннизм зсогда отличался относитель'лой одно-
родкоотьп, В нем никогда не было такого О6:НБ1Я течений и сокт, 
какое имел штзы. 

В диссертащж кратко излагается возникновение Е оункит-
саом исламг юрццкчзско-богословоких школ (шзхабоз). Различие 
аксг. было связано как с особэнностдаш религисзко-политкческой 
структуры 3 различных регионах халифата, так и со спецификой 
содиаль;-;о-экокоглгческого развития этих рагисйоа. Основателями 
оу>;ниток1Ж мазха5ов были богословы Абу Ханифа (699-767.), Малик 
..о'н Лнас (713-795), Мухашлед аш-Шафи (767-820) к Лхмад йбя Хан 
бал (780-855). В соотватствш! с этим последователей четырех 
•супнитсяих мазхабоБ называют хаыафитами,.»/1алики-амг, аафиитв" 
ЫЕ и ха>:балитамис 

В?, втором параграфе второй глава "Шиизм как оппознцяон. 
ная дооТР1ша ислама'- приводятся разл1гчны8 значения слова 
"ши'а" и в то аа вре1ля огмечавтся„ чю а исламоваданш тер.\Ж"-
ном "ши'а" обозначаат, всех, кто признает Али ибн Лби Талиба к 
его noi'OMKOB единственно законными наследникшли и духовныш 
преемниками дророка Мухаммеда, 

На враш возникновения шиизма имеются различные точки 
зрения, однако есть веские.оонотзаниа считать, что ащзи как 
доктрина окончательно сфорглировался л ш ь после появления кон-
декции духовного завещания ("насс" «н^—^i) и наэначенпл ("та-

10 



•.urn" wr^s^i)» которая обособила эго от про̂ гах направлений и 
;октрин„ Шиизм связан именно с этой концепцией, и шиитами на-
ывагот лишь тех, кто раЕделяет ее. Тех же, кто отвергает эту 
онцепцшо, шииаами назвать нельзя, даже ecjin они разделяют зса 
рочие воззрения шиизли» Если рассматривать шиизм именно з га-
ом ключе, то можно утверждать, что его возникновение как ре-
игиозной и идейно-политической доктринк приходится лишь на 
оиец порвсго взка хиджры. 

Далее в параграфа излагаются разл^'шые теории ттроисхож-
епия шиизма. 

Согласно выдвинутой Сгиатом Миллером зерсиз персидского 
роисхоаденкя шиизма, это направление своими корнаш уходит з 
арсию, 

йбн Хазм разработал версию кудаистского проиохоадэния 
иизма, основывающуюся на том,,что доктрина крайней шиитской 
екты кайсанитов.имеет общие черты с дога^шлг иудагстов (тюь-
0 с иудаизмом связана идея этой секты о том, что имам ке умэр 
обязательно вернется вновь, чтобы установит-/на земле спра-
9дш:вость). 

Существует еще предлоканная И.Гольдпиером версия комби-
ярованного иудаистско-хркстианского цроисхождани?. шиизма, Со-
гаспо нее идея "возвраи^эния" попала в ислшл благодаря совмбст-
эму иусаистсно-христиансному влиянию, а библейский пэрсонр'» 
DOpoK Илия является прообразом шиитских скрытых nMaivioB, кото-
ie живут, не видимые никем, к одкадды вернутся а рачества мах-
1 - стасптелей ^лиpa. 

Наиболее убедительной прэдотавляется версия арабского 
эоксхоадвнгк шиизма, которой прицарживается М^Уотт. В ней об-
ащаотся аниманиз на то, что первыми шиитами были йеменские 
забы, а г. Йемена господствовали морчрхические династии и 2в-
?нсние пдри, обладая соответствующими духовным, атрибутами, 
гояли 30 главе как духовной, так и светской власти, гаким об-
•304, нонцещия бо. ственного воплощения возникла в среде, где 
5ПВЫКЛИ обожествлять своих царей. 

В 3T0Ni лв параграфе отмечаетач, что шшзм по с.,авненйю 
суннизмом гораздо б "лее раз1)оЬодан, ̂ ';сли оунни^ские мазхабы 
глп'гаются друг от друга лишь незначительными деталями и вза-
лно очк-̂ аготся одинаково правоверными, то течпния шиизма весь-
I сущестБенно разлггчаются можл:^ собой. В этой связи дается 

II 



достаточно подробная х£рактер::ст::ка основных шиитских сект. 
_;1_уам.мты_-двун^1эсдтк'-цк ( -Ц--.̂ —*̂ ~'-'̂  L'if i ) . Это наиболее 

распространенное течение шикзма. Когда говорят просто о пиита; 
тс обычно подразумевают 1а:ен::о его. Основным-! доктринальнылга 
полояениял'л дзунадесятнкков являются следующие: 

- необходимость кг/ллтата и присутствие х\5а.ма во всякое 
зрв?ля, 

- назначение т/лмов в соответствии с духовным завещание» 
- непогроЕпшость иг/л.мов (ис:ла), 
•- призна.-'ие двенадцати имамов. 
ЗеДд т̂ть' ( '^•--•^ -^т7'>-'"l ) . Сопоставительный анализ мел 

ду ныне исчезнувЕга;.! точением мутаз,илитов и сектой зейдитов пс 
ЗВ0ЛЯ6Т нам сделать вывод, что с точки зрения вероучвнхш 
(t,J"o-'<* I) доктрина ззйдитоЕ сходна с мутазилизыом. С точки 
зрзния не права ( t <;^^ ) она в своей ociiOBHofi части близ­
ка к полояенкягл ханайгтского мазхаба. 

Не вое Ш1штскиа богословы считают зейдитов шииталт. Част 
'дчг.Ю1тск.11х улэмсз полагают, что большую часть зейдитов (сулай-
манитов и бутритов) нельзя признать шиита1.1и, так как они не сч 
тают обязательным духовное завещание и говорят, что имала сле­
дует 'избирать. Право называться шиитаьт такие богословы ссгав-
ляюл- тслькс- за дяарудитамн-, которые согласны с тем,. что пророк 
завещал халифат Али ибн А.̂ и̂ Талибу, 

ШШШЖШ. \ ''—^:^ L,i_s>4 "ьг 1 ) . Дел исулилизли весьма ха­
рактерна вера в таинственные сачщекныо свойства числа "семь", 
имеющая на Ближнем Востоке ввсь.ма древние истоки. Ксмакяитн 
связывают с этим 'телом .".йкрокосмос и исторические события. 
Они шделяют семь стадлзИ этнации в горнем лжре: 1>ог-абсол2т, 
мировой разум, глировая дула, первичная г/дтерия, пространство, 
sjiQim. и совариеннкЗ человек. Таким образом, в l a ученик трудно 
обнаружить доктринальаые положения традиционного ислагла. С 
известными основаниями монно сказатьо .что ислаалнзм,возникнув 
как умаронная шиитская секта, затем эволюционировал, , зоеди-
низ 3 себе атеизм и а'седозволенность, 

КоаДние шиитг̂  ( b>(ji_fi ) . Основные шлокония крайних ши-
2Т0В (гулат) - следуюшиз; 

а ) эаимотвояанная у христиан кдея воплощения -Зога в че ­
ловека (во многих сектах ryjiai супуэствует вора в божественную 
oyipocib млшаоа, а в некоторых из них - в то, что Бог частич-

12 



I воплотился в н:сс; часть сектантов аналогичным образом he-
ша 3 божестявйн^чо сущность своих руководителей); 

б) ипея антропоморфизма и телесности божества, которую 
:Торпкк мусульманских сект связывают с иудаистсюгм атянием; 

в) вдоя пероселенет дуй (одна из сект отр::цалг судный 
iHb и сч1!тала, что души вознесутся В-месте с телагл: в гсриИй 
;р, другая утворздала, будто ду.т иероссляются из одио;1 обо-
чки 3 другу: и что посмертное воздаяние т:ра;;йется в ток. 
да вселяется дула: в человека тли в х<ивотное); 

г) :яея ка-.суцейся смерти, истоки которой нсмецк1г>1 вос-
ковед ...Орацлэкдср связывал о некоторыг.::! христиакскт-л оск-
1Я1 (концепция ка:-куи';ейся смерти, или доцатизм, иоявушась з 
честве идеи, но не сдормл-гровллась в усто1'Г-:квоо, здиноа, гар-
тганое зороучекие)-; 

д) ::дся "непрерывного пророчества"j, которая свод11Тся к 
1.-̂ , что пророчество - этс пэстоя!1кгл эманация, цикличная 
прорывн;1я цепь, ' ^0 прироки присутстзу:от всегда и что наг,-
е звено этой цепи представляет собой более зйсокутз и СОБЗР--
ннуэ степень» чам пре,дыду1;;еа. 

Часть "крайних" пшгтоз пззжпла к атеизг.:у, зсадозволенно-
и, освободданности от нравственных норд!. lianpimie'̂ ., секта 
анахитов разре.чцша своим поолр^опатсяям pacni!T]ie в:1ча, he 
стаивала на обязательности молитвы, занята и хаджгл. 

Еше одно;": идеей "Kpaiiniix щп:тоз" было сбс."кег!тв.1бкиэ ч::-
п, почерпнутое у пибагорейскхсс сТккософоБ, считавшшс, что 
тинной перЕопр:гч!Щой всего cyjiero является не материя, а 
зле, которое Mcsijo выраз11Т'Ь в гаоматр1гчбской форма. 

В третьем, последнем параграфе второй главы "^^рндаиэм 
как альтернатиЕ,а o6oir:̂  Т5чвн1й" отмечается, что появление 
2ид;1а!31ла косвенно связано с разнсгласиялг:, ЕОЗНИК!П1!МИ мезду 
I пбн Аби Талибом и Г.'уавиай после гибели третьего халифа 
лана. -Под религиозной доктршюй г^рицдитоз скрывалась ioc со-
альная идаолошя, шлзваая демократическое содержанп91 

ХарИдхитское истолкование веры носит уникальный харак-
3, 0ТЛИЧЙИ1Д1Й5 хариддитов от всех прочих мусульман. По их 
знию, недостаточно ""огс, чтобы человек умел опрэделзнныа 
зздения, необходимо, чтобы убеддания совпали с делами. Сколь 
истинными и твердыми ни были убешхэния человека, его нель-
считатъ верую111им, пока к ami на црибавятая действия, соот-

13 



ВОТСТВ5Ю11Щ8 этим убевдвниям. Всякий чэлоаак для харццжитов -
либо правоверный„ либо беабожниКв и третьего здесь ."в дано. 

В диссертации подчеркивавтся„ что по вопросу о халифата 
хариджиты разошлись как с шиитаглио так и с суннитами,. Они ре­
шили, что пост халифа не должен непременно прйН£,члвжать толь­
ко Али и его потомкам, как утверждали шииты, или только нурзй 
шитам (представителям родоплёме'иной группы курайш, из которой 
происходил Мухаммед), как утв9ржда).ш сунниты. Халифом, гово­
рили они, ио обязательно должен быть хашимит (потомок рода, 
основанного црадвдом пророка), или курай.аит, или даже араб: и 
монет стать даже абиосинск'^ раб; Воцрос о халифате решает ре­
лигиозная община - умма, которая должна стоять над халифом, 

Наиболее сущрственноа расховдание меаду шиизмом и харвд-
жизмом состоит в том, что хариджиты строго при.дврживаотся при 
ципа, согласно которому коранический закон сзиьнае любого чо-
ловека? в зависимости от этого хариджиты оценивают имама: OCJU 
человек првдарживчвтся этого принципа, то он пригоден стать 
има1.'.ом, если уклоняется от него, то он плохой и безбожник. 

Что касается шиитов, то для них тшспг, человек, которому 
ведомо потустороннее и который получает полуб жаствепное от­
кровение. Он является человеком, посродством которого правит 
Бог, Они факкгчаски обожествляют отдельных представителей "до­
ма пророка", основываясь на идее воплощения универсального ра-
зутла и слова (логоса), а также на идео возвращений и пересоло-
ния душ. 

Далее в диссв] .'ации сопоставлены позиц^ш в богословских 
Боцросах суннитов и хариджитов. 1';сли суннитские богословы ут-
В9р;вдали, что нельзя объявлять человека, ooDajmiTBmero тяжкий 
грех, безбожником и считать, что он вочно будет гореть а аду, 
то хапиджитскь.з религиозные ,«аятели считали, что всякий чело-
воя либо правоверный, либо безбожник, и третьего здесь но да­
но, Они говорили, что тот, кто на действует в согласии со сво­
ими убеждениями, подобен человеку, пзме1и1вше1лу шл, а тот, у 
кого нет 1фавильных убеадени!^ • безбожник, 

Если сравнить к'^нцепции хариджитов и мутазататов, то 
можно обнаружить согласив мвтщу ними по многи»^ вопросям, таки 

14 



как сущность-Бога, сотворенность Корана, необходимость вио-
тупления против несправедливого правителя и т.д. 

В заключенщ! подытожены основные результаты диссерта­
ционного исследования. Они таковы: 

- Обосновывается оригинальная точка зрения на врем во­
зникновения шиизш: утверадаотся, что о ццтзме в подлинном 
сшсло слова можно говорить только после появления концепции 
назначения xaJшфa путем духовного завещания, что заставляет 
отнести дату появления Ш1штского направления в исламе не ко 
второй половине УП в., как это обычно делается, а к IO-20-м 
годам УШ в, 

- Приводятся веские аргументы в пользу того, что появ­
ление повлиявших на нозникновенив ислама объединительных тен­
денций среди арабских племен было в значительной мере обуслов­
лено двумя следующш.ти coбытия^я^ на Аравийском полуострове: 
политическшл конфликтом в Йемене меаду местным населением и 
абиссинцами и победой, одержанной в 609 г. арабами над пер-
caira в битве при Зу-Карэ. 

- Доказывается, что содержащийся в Коране прннщш "шу*-' 
ры" (необходимость согласования мусулы/лнами между собой любо­
го спорного вопроса в области общеч;твонной и политической жиз­
ни) не определяет какой-либо обязательной для всех привержен­
цев ислаг-а сксте[ш правления. 

- Приводятся дополнительные доказательстьа в пользу 
точки зрения крупного английского востоковеда М.Уотта, сог­
ласно которой первыми шкитагга были арабы из Йемена. 

- Подчеркивается •относ:и'ельная отдаленность разных 
шиитских течений и сект друг от друга (по сравнению с подраз­
делениями суннизма). 

- Утверждается, что, несмотря на специфику различных 
исламских конс|)всскй, различия между ятш в большинстве слу­
чаев (не считая крайних сект) на столь уж велики. В этом 
плана диверсификация других мировых религий - христианства 
и особенно буддизма выглядит гораздо более значительной. 

Естественно, что в рамках кандидатской диссертации труд­
но было показать всё конфессиональное разнообразив ислама. 
Сложно было дать и исчерпывающую характеристику даже сылах 
крупных исламских конфессий. Поэтому мы старались сконцентри-

15 



ровать свое основное вншлание на одной частной, хотя и 
очень вакной дро($леме:>детерминированности специфики раз­
личных конфессий теш1-историческими социальными и культур 
ними условиями, в которых они воэншиш. 

16 


